Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya:
Kajian Etnografi Komunikasi di Desa Tunggang, Bengkulu

Satrial”*, Sri Dwi Fajarini2
L2Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Bengkulu
satriapj4@gmail.com”

e-ISSN: 2987-811X
MARAS: Jurnal Penelitian Multidisplin

https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/maras
Vol. 3 No. 3 September 2025
Page: 1115-1120

Article History:
Received: 18-08-2025
Accepted: 23-08-2025

PENDAHULUAN

Abstrak - Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis tradisi Kayah Baarak sebagai media
komunikasi budaya dengan menggunakan teori
etnografi komunikasi Dell Hymes melalui model
speaking. Metode  penelitian menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik
purposive sampling terhadap lima informan, terdiri
dari tokoh adat, pelaku tradisi, budayawan lokal,
generasi muda, dan masyarakat desa. Data diperoleh
melalui  observasi, wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Tradisi Kayah Baarak di Desa
Tunggang, Mukomuko, Bengkulu merupakan salah
satu warisan budaya takbenda yang sarat nilai
simbolik, spiritual, dan sosial Hasil penelitian
menunjukkan bahwa komunikasi budaya dalam
tradisi Kayah Baarak tercermin melalui simbol adat,
bahasa lisan, gerak tubuh, serta urutan prosesi yang
dipahami secara kolektif. Tradisi ini berfungsi
sebagai  media  penyampal  pesan moral,
penghormatan leluhur, dan penguat identitas
komunitas. Namun, modernisasi menjadi tantangan
dalam pewarisan makna simbolik tradisi kepada
generasi muda. Penelitian ini menegaskan perlunya
penguatan literasi budaya, dokumentasi sistematis,
dan kebijakan pemerintah berbasis partisipasi
masyarakat agar tradisi Kayah Baarak tetap relevan
dalam dinamika sosial modern.

Kata Kunci - Tradisi Kayah Baarak: Komunikasi
Budaya; Etnografi Komunikasi; Pelestarian Budaya

Indonesia sebagail negara kepulauan dengan lebih dari 17.000 pulau memiliki
kekayaan budaya yang sangat beragam. Setiap wilayah mempunyai tradisi, adat
istiadat, serta ritual khas yang mencerminkan kearifan lokal masyarakatnya.
Pemerintah telah berupaya melalui berbagai kebijakan untuk mendorong pelestarian
budaya daerah sebagai bagian penting dalam pembentukan karakter bangsa. Akan
tetapi, derasnya arus modernisasi dan masuknya pengaruh budaya asing kerap
menjadi ancaman bagi keberlangsungan tradisi yang diwariskan secara turun-
temurun. Sebagai bangsa yang kaya dengan adat dan tradisi, idealnya setiap warisan
budaya lokal didokumentasikan, dijaga kelestariannya, serta diintegrasikan ke dalam

| 1115


https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/maras

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206

pembangunan nasional, khususnya dalam pembinaan karakter. Tradisi sebagai elemen
budaya berperan penting dalam membangun struktur sosial, mempererat ikatan
antarwarga, serta menanamkan nilai moral dan spiritual dalam kehidupan
masyarakat sehari-hari (Hasibuan, 2020).

Pelestarian tradisi lokal merupakan bagian penting dalam menjaga identitas
suatu masyarakat. Tradisi Kayah Baarak, yang berarti “mandi diarak”, merupakan
prosesi adat pernikahan masyarakat Desa Tunggang, Mukomuko, Bengkulu. Tradisi
ini1 sarat makna kolektif yang mengandung nilai moral, spiritual, dan simbolik. Di
tengah arus modernisasi, pemahaman generasi muda terhadap nilai filosofis tradisi
mulai menurun, meski secara seremonial masih dijalankan. Penelitian ini berupaya
menganalisis tradisi Kayah Baarak sebagai media komunikasi budaya menggunakan
perspektif etnografi komunikasi Dell Hymes.

Kabupaten Mukomuko yang terletak di bagian utara Provinsi Bengkulu
menyimpan potensi budaya yang tidak kalah penting dibandingkan daerah lainnya.
Masyarakat di wilayah ini masih memegang teguh nilai-nilai adat dalam kehidupan
sehari-hari. Berbagai tradisi yang berkembang di Mukomuko umumnya berkaitan
dengan siklus hidup masyarakat, mulai dari kelahiran, pernikahan, kematian, hingga
ritual keagamaan dan kepercayaan lokal. Salah satu warisan budaya yang paling
menonjol adalah tradisi Kayah Baarak. Tradisi ini1 bukan hanya sebatas prosesi adat,
melainkan juga mencerminkan tatanan sosial, simbol-simbol budaya, serta nilai-nilai
yang diwariskan secara turun-temurun (Thomas Wijaya Ratawidjaya, 2006).

Rangkaian prosesi Kayah Baarak umumnya dilakukan pada momen-momen
penting dalam kehidupan sosial maupun spiritual, seperti pernikahan, ritual tolak
bala, dan doa keselamatan. Setiap tahapannya mengandung simbol-simbol budaya
dengan makna yang dalam, mulai dari busana adat, alat musik tradisional, sesaji,
hingga ungkapan lisan yang diwariskan secara turun-temurun. Seluruh elemen
tersebut tidak sekadar menjadi ekspresi budaya, tetapi juga berfungsi sebagai sarana
penyampaian pesan moral, nilai etika, serta wujud hubungan harmonis antara
manusia, leluhur, dan alam. Nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi Kayah Baarak
pada upacara pernikahan diharapkan dapat menanamkan pendidikan karakter yang
erat kaitannya dengan moralitas (Gultom et al., 2022).

Komunikasi budaya adalah bentuk interaksi yang terjadi antara individu
dengan latar belakang budaya yang berbeda, di mana masing-masing memiliki
karakteristik budaya yang telah melekat sejak kecil dan sulit untuk dilepaskan. Nilai-
nilai budaya tersebut sulit dihilangkan karena telah menjadi bagian dari kehidupan
sehari-hari, digunakan sebagai pedoman untuk bertahan hidup, dan diwariskan secara
turun-temurun. Komunikasi lintas budaya muncul karena manusia hidup dalam
lingkungan yang beragam, dengan perbedaan budaya yang tercermin dalam berbagai
aspek kehidupan seperti kebiasaan sosial, ras, maupun suku. Perbedaan inilah yang
mendorong terjadinya kolaborasi dan interaksi antar individu dari latar belakang
budaya yang beragam (Diana et al., 2022).

Penelitian-penelitian terdahulu yang membahas tradisi lokal umumnya lebih
menekankan pada aspek sosial dan estetika, sementara kajian yang secara khusus
mengupas makna simbolik dalam kerangka komunikasi antar budaya masih tergolong
terbatas. Oleh karena itu, studi ini menjadi relevan untuk mengisi kekosongan tersebut

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di

Desa Tunggang, Bengkulu | 1116



Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206

dengan menitikberatkan pada interaksi simbolik serta pemaknaan budaya dalam
tradisi yang dikaji.

METODE PENELITIAN
Pendekatan penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan
untuk menganalisis dan menggambarkan berbagai kondisi serta situasi berdasarkan
data yang diperoleh melalui wawancara dan observasi yang berkaitan dengan
permasalahan yang diteliti. Mengacu pada pendapat Sugiyono (Sugiyono, 2018),
penelitian kualitatif merupakan suatu metode yang menghasilkan data deskriptif
berupa kata-kata tertulis maupun lisan dari orang-orang yang diamati.

Metode deskriptif kualitatif ini bertujuan untuk memberikan gambaran serta
penjelasan mengenai suatu fenomena, dan dikenal pula sebagai metode naturalistik
karena dilakukan dalam kondisi alamiah. Penelitian in1 menggambarkan bagaimana
komunikasi budaya pada tradisi Kayah Baarak, dengan lokasi studi di Desa Tunggang,
Kabupaten Mukomuko, Provinsi Bengkulu.

Pengumpulan Data
Teknik dalam pengumpulan data ini menggunakan teknik observasi,
wawancara, dan dokumentasi.
1. Observasi
Observasi merupakan metode pengumpulan data yang dilakukan peneliti untuk
mengamati atau mencatat suatu peristiwa secara langsung. Dalam penelitian ini,
peneliti menggunakan observasi partisipatif (participant observation) terlibat
langsung dengan kegiatan sehari-hari orang yang sedang diamati atau yang
digunakan sebagai sumber data penelitian. Dalam melakukan pengumpulan,
peneliti sudah terlibat sepenuhnya terhadap apa yang dilakukan sumber data.
Penelitian ini menggunakan observasi yang melihat dari rangkaian tradisi yang
dilakukan oleh masyarakat Desa Tunggang, Kecamatan Pondok Suguh, Kabupaten
Mukomuko (Sugiyono, 2018).
2. Wawancara

Dalam penelitian ini, peneliti mengumpulkan data dengan melakukan
wawancara langsung dengan masyarakat. Wawancara adalah komunikasi antara
dua orang, melibatkan seseorang yang ingin memperoleh informasi dari seorang
lainnya dengan mengajukan pertanyaan-pertanyaan berdasarkan tujuan tertentu
(Mulyana, 2005). Tahapan yang dilakukan peneliti dalam wawancara guna untuk
mendapatkan data yang relevan adalah dengan cara menemukan siapa yang akan
diwawancarai yaitu orang yang memenuhi persyaratan dan berperan dalam
masyarakat dan bisa bekerja sama untuk kegiatan penelitian, dan mengadakan
persiapan yang matang untuk pelaksanaan wawancara.

3. Dokumentasi

Dokumentasi adalah catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dokumen ini bisa
berbentuk tulisan, gambar (foto, gambar hidup, sketsa) atau karya-karya
monumental dari seseorang untuk pencatatan sumber informasi khusus yang terkait
dengan tradisi Kayah Baarak. Data ini didapatkan dari dokumentasi merupakan
data yang valid dan tidak diragukan benarannya.

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di

Desa Tunggang, Bengkulu | 1117



Satria et al. 10.60126/maras.v313.1206

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
1. Pelaksanaan Tradisi Kayah Baar‘ak

Gambar 1. Prosesi Tradisi Kayah Baarak

Tradisi Kayah Baarak merupakan rangkaian ritual adat dalam prosesi
pernikahan masyarakat di Desa Tunggang yang mengandung simbol-simbol budaya
lokal. Prosesi ini mencakup pengarakan mempelai menuju sungai untuk
melaksanakan ritual penyucian diri sebelum memasuki kehidupan rumah tangga.
Simbol-simbol yang digunakan seperti jeruk bali berhias, kasia, pakaian adat,
payung berwarna kuning dan merah, serta musik tradisional, bukan hanya berfungsi
estetis, tetapli menyampaikan pesan-pesan budaya yang mendalam. Temuan
menunjukkan bahwa simbol tersebut merupakan bentuk komunikasi nonverbal
yang diwariskan secara turun-temurun. Simbol jeruk bali misalnya, dimaknai
sebagai lambang kesuburan dan keberkahan, sedangkan payung adat
melambangkan perlindungan dan kehormatan bagi mempelai. Penggunaan warna,
alat musik, serta urutan prosesi merupakan sistem simbolik yang diterima dan
dimengerti oleh komunitas lokal, sehingga menjadi bentuk komunikasi budaya yang
efektif antar anggota masyarakat.

2. Makna Sosial dan Filosofis Simbol Tradisi

Makna simbol dalam Kayah Baarak mencerminkan nilai-nilai sosial, spiritual,
dan filosofis. Secara sosial, prosesi ini memperlihatkan solidaritas masyarakat yang
tinggi, dengan keterlibatan aktif kelompok ibu-ibu majelis taklim dan kelompok
dzikir. Kehadiran mereka dalam pengarakan mempelai mencerminkan semangat
gotong royong dan kebersamaan dalam menjaga warisan budaya. Dari sisi filosofis,
tradisi ini dimaknai sebagai bentuk transisi dan pembersihan diri secara simbolik,
yang menandai perpindahan dari fase remaja ke kehidupan dewasa berumah tangga.
Ritual mandi di sungai tidak hanya membersihkan secara fisik, tetapi juga
melambangkan kesiapan spiritual untuk memasuki kehidupan baru. Prosesi ini juga
menjadi sarana ekspresi syukur kepada Tuhan atas keberkahan pernikahan, serta
permohonan restu untuk kehidupan yang harmoni.

3. Komunikasi Budaya dan Pelestarian Identitas Lokal

Tradisi Kayah Baarak tidak hanya menjadi media komunikasi internal
masyarakat Desa Tunggang, tetapi juga menjadi bentuk komunikasi antar budaya.
Dalam pelaksanaannya, tradisi ini menarik perhatian pendatang dan generasi muda
yang sebelumnya tidak familiar dengan simbol-simbol adat. Hal in1 membuka ruang
dialog budaya yang dapat memperkuat pemahaman Ilintas budaya dan

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di

Desa Tunggang, Bengkulu | 1118



Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206

meminimalkan kesalahpahaman simbolik. Simbolisme yang terkandung dalam
Kayah Baarak menjadi jembatan dalam mempertahankan identitas lokal di tengah
arus globalisasi. Temuan lapangan menunjukkan bahwa meskipun terdapat
pengaruh modernisasi, masyarakat tetap mempertahankan prosesi adat secara
utuh, bahkan dengan pengorganisasian yang lebih rapi, seperti penggunaan seragam
tim arak dan pelibatan struktur adat secara formal.
4. Analisis Teori Etnografi Komunikasi

Analisis komunikasi budaya dalam tradisi Kayah Baarak di Desa Tunggang
dapat dijelaskan melalui teori etnografi komunikasi Dell Hymes dengan kerangka
speaking. Tradisi ini dilaksanakan pada waktu dan tempat tertentu yang dianggap
sakral (situation), dengan melibatkan pemuka adat, tokoh agama, pemuda, serta
masyarakat sebagai pelaku sekaligus partisipan (participants). Tujuan utamanya
adalah mempererat silaturahmi, melestarikan budaya, dan menyampaikan nilai
moral serta spiritual kepada generasi muda (ends). Prosesi berlangsung melalui
tahapan persiapan, doa, ritual, hingga jamuan bersama yang memiliki makna
komunikasi berbeda-beda (act sequence). Suasana acara berlangsung khidmat
sekaligus hangat dalam nuansa persaudaraan (key), dengan menggunakan bahasa
daerah Mukomuko, doa, serta simbol nonverbal seperti pakaian adat dan sesaji
(instrumentalities). Norma komunikasi diatur melalui tata krama adat, kewajiban
menjaga sopan santun, serta larangan bersikap tidak hormat (norms). Wacana yang
muncul berupa doa, pidato adat, dan syair tradisional yang berfungsi menyampaikan
nasihat, spiritualitas, dan kebersamaan (genre).

Pembahasan

Penelitian menunjukkan bahwa tradisi Kayah Baarak masih dilestarikan oleh
masyarakat Desa Tunggang sebagai bagian penting dari identitas budaya lokal. Tradisi
ini berfungsi tidak hanya sebagai ritual adat, tetapi juga sebagai media komunikasi
budaya yang memperkuat solidaritas sosial dan menjaga kesinambungan nilai-nilai
leluhur. Melalui observasi dan wawancara, ditemukan bahwa komunikasi dalam
tradisi ini berlangsung secara verbal maupun nonverbal. Komunikasi verbal tampak
melalui doa, pidato adat, serta syair tradisional yang berisi nasihat dan pesan moral,
sedangkan komunikasi nonverbal terlihat dalam simbol-simbol budaya seperti pakaian
adat, sesaji, serta gerakan dalam prosesi.

Berdasarkan analisis dengan model speaking Dell Hymes, hasil penelitian
mengungkap bahwa: (1) situation, tradisi dilakukan pada momen sakral seperti
hajatan atau acara adat di tempat tertentu, (2) participants, melibatkan pemuka adat,
tokoh agama, pemuda, dan masyarakat umum, (3) ends, bertujuan mempererat
silaturahmi, melestarikan budaya, dan menyampaikan nilai moral, (4) act sequence,
prosesi berlangsung melalui tahapan persiapan, doa, ritual, hingga jamuan, (5) key,
suasana komunikasi penuh kekhidmatan dan persaudaraan, (6) instrumentalities,
menggunakan bahasa daerah, doa berbahasa Indonesia, serta simbol adat, (7) norms,
diatur oleh tata krama adat dan kewajiban menjaga sopan santun, serta (8) genre,
berupa doa, pidato adat, syair, dan wacana simbolik.

KESIMPULAN DAN SARAN
Penelitian mengenai tradisi Kayah Baarak di Desa Tunggang, Mukomuko,
Bengkulu menunjukkan bahwa tradisi ini bukan hanya sebuah ritual adat, tetapi juga

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di

Desa Tunggang, Bengkulu | 1119



Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206

merupakan praktik komunikasi budaya yang sarat makna. Melalui analisis etnografi
komunikasi Dell Hymes dengan model speaking, ditemukan bahwa komunikasi yang
terjadi mencakup dimensi verbal berupa doa, pidato adat, dan syair tradisional, serta
dimensi nonverbal berupa simbol-simbol budaya, pakaian adat, dan tata cara prosesi.
Kedua bentuk komunikasi ini saling melengkapi dalam menyampaikan pesan moral,
spiritual, dan sosial kepada masyarakat. Tradisi Kayah Baarak terbukti berperan
penting dalam memperkuat solidaritas sosial, meneguhkan identitas etnik, serta
menjadi media pewarisan nilai-nilai budaya kepada generasi muda. Dengan demikian,
dapat disimpulkan bahwa komunikasi budaya yang terwujud dalam tradisi ini tidak
hanya menjaga keberlangsungan warisan leluhur, tetapi juga menjadi instrumen vital
dalam memperkokoh kohesi sosial dan pelestarian budaya lokal.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Chaer, A., dkk. (2004). Sosiolinguistik’ Perkenalan awal. Jakarta: Rineka Cipta.

[2] Gultom, F. D., Syahfitri, D., Sari, W., & Hasibuan, E. A. (2022). Analisis
kebahasaan tradisi Makkobar sebagai nilai-nilai pendidikan karakter pada
upacara adat perkawinan masyarakat Batak Angkola. Edukasi Lingua Sastra,
20(2), 137-152. https://doi.org/10.47637/elsa.v20i2.569

[3] Hasibuan, E. A. (2020). Algoritma CHAID dalam menganalisis keragaman tenun
Sipirok sebagai usaha kreatif masyarakat. Jurnal ESTUPRO, 5(2), 7-12.

[4] Maulida Zakiah, D., Sirait, F. R., & Sari, E. S. (2022). Jurnal teknologi, kesehatan
dan ilmu sosial. Jurnal Teknologi, Kesehatan dan Ilmu Sosial, 4(2), 328—338.

[6] Mulyana, D. (2005). IImu komunikasi: Suatu pengantar. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

[6] Mulyani. (2020). Praktik penelitian linguistik. Yogyakarta: Deepublish.

[7]1 Sugiyono. (2018). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

[8] Ratawidjaya, T. W. (2006). Upacara perkawinan adat Jawa. Jakarta: Pustaka
Sinar Harapan.

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di

Desa Tunggang, Bengkulu | 1120


https://doi.org/10.47637/elsa.v20i2.569

