
 

 |   1115 

 

 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: 

Kajian Etnografi Komunikasi di Desa Tunggang, Bengkulu 
 

Satria1*, Sri Dwi Fajarini2 

1,2Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Bengkulu 

satriapj4@gmail.com* 
 
 

 
 

 Abstrak : Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis tradisi Kayah Baarak sebagai media 
komunikasi budaya dengan menggunakan teori 
etnografi komunikasi Dell Hymes melalui model 
speaking. Metode penelitian menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik 
purposive sampling terhadap lima informan, terdiri 
dari tokoh adat, pelaku tradisi, budayawan lokal, 
generasi muda, dan masyarakat desa. Data diperoleh 
melalui observasi, wawancara mendalam, dan 
dokumentasi. Tradisi Kayah Baarak di Desa 
Tunggang, Mukomuko, Bengkulu merupakan salah 
satu warisan budaya takbenda yang sarat nilai 
simbolik, spiritual, dan sosial. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa komunikasi budaya dalam 
tradisi Kayah Baarak tercermin melalui simbol adat, 
bahasa lisan, gerak tubuh, serta urutan prosesi yang 
dipahami secara kolektif. Tradisi ini berfungsi 
sebagai media penyampai pesan moral, 
penghormatan leluhur, dan penguat identitas 
komunitas. Namun, modernisasi menjadi tantangan 
dalam pewarisan makna simbolik tradisi kepada 
generasi muda. Penelitian ini menegaskan perlunya 
penguatan literasi budaya, dokumentasi sistematis, 
dan kebijakan pemerintah berbasis partisipasi 
masyarakat agar tradisi Kayah Baarak tetap relevan 
dalam dinamika sosial modern. 
 
Kata Kunci : Tradisi Kayah Baarak; Komunikasi 
Budaya; Etnografi Komunikasi; Pelestarian Budaya 
 

 

 

e-ISSN: 2987-811X 

MARAS: Jurnal Penelitian Multidisplin 

https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/maras 

Vol. 3 No. 3 September 2025 

Page: 1115-1120 

 

 

 

Article History: 

Received: 18-08-2025 

Accepted: 23-08-2025 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Indonesia sebagai negara kepulauan dengan lebih dari 17.000 pulau memiliki 

kekayaan budaya yang sangat beragam. Setiap wilayah mempunyai tradisi, adat 

istiadat, serta ritual khas yang mencerminkan kearifan lokal masyarakatnya. 

Pemerintah telah berupaya melalui berbagai kebijakan untuk mendorong pelestarian 

budaya daerah sebagai bagian penting dalam pembentukan karakter bangsa. Akan 

tetapi, derasnya arus modernisasi dan masuknya pengaruh budaya asing kerap 

menjadi ancaman bagi keberlangsungan tradisi yang diwariskan secara turun-

temurun. Sebagai bangsa yang kaya dengan adat dan tradisi, idealnya setiap warisan 

budaya lokal didokumentasikan, dijaga kelestariannya, serta diintegrasikan ke dalam 

https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/maras


 

 

 

 

 

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di 

Desa Tunggang, Bengkulu 
|   1116 

 

 

 

pembangunan nasional, khususnya dalam pembinaan karakter. Tradisi sebagai elemen 

budaya berperan penting dalam membangun struktur sosial, mempererat ikatan 

antarwarga, serta menanamkan nilai moral dan spiritual dalam kehidupan 

masyarakat sehari-hari (Hasibuan, 2020). 

 Pelestarian tradisi lokal merupakan bagian penting dalam menjaga identitas 

suatu masyarakat. Tradisi Kayah Baarak, yang berarti “mandi diarak”, merupakan 

prosesi adat pernikahan masyarakat Desa Tunggang, Mukomuko, Bengkulu. Tradisi 

ini sarat makna kolektif yang mengandung nilai moral, spiritual, dan simbolik. Di 

tengah arus modernisasi, pemahaman generasi muda terhadap nilai filosofis tradisi 

mulai menurun, meski secara seremonial masih dijalankan. Penelitian ini berupaya 

menganalisis tradisi Kayah Baarak sebagai media komunikasi budaya menggunakan 

perspektif etnografi komunikasi Dell Hymes. 

 Kabupaten Mukomuko yang terletak di bagian utara Provinsi Bengkulu 

menyimpan potensi budaya yang tidak kalah penting dibandingkan daerah lainnya. 

Masyarakat di wilayah ini masih memegang teguh nilai-nilai adat dalam kehidupan 

sehari-hari. Berbagai tradisi yang berkembang di Mukomuko umumnya berkaitan 

dengan siklus hidup masyarakat, mulai dari kelahiran, pernikahan, kematian, hingga 

ritual keagamaan dan kepercayaan lokal. Salah satu warisan budaya yang paling 

menonjol adalah tradisi Kayah Baarak. Tradisi ini bukan hanya sebatas prosesi adat, 

melainkan juga mencerminkan tatanan sosial, simbol-simbol budaya, serta nilai-nilai 

yang diwariskan secara turun-temurun (Thomas Wijaya Ratawidjaya, 2006). 

 Rangkaian prosesi Kayah Baarak umumnya dilakukan pada momen-momen 

penting dalam kehidupan sosial maupun spiritual, seperti pernikahan, ritual tolak 

bala, dan doa keselamatan. Setiap tahapannya mengandung simbol-simbol budaya 

dengan makna yang dalam, mulai dari busana adat, alat musik tradisional, sesaji, 

hingga ungkapan lisan yang diwariskan secara turun-temurun. Seluruh elemen 

tersebut tidak sekadar menjadi ekspresi budaya, tetapi juga berfungsi sebagai sarana 

penyampaian pesan moral, nilai etika, serta wujud hubungan harmonis antara 

manusia, leluhur, dan alam. Nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi Kayah Baarak 

pada upacara pernikahan diharapkan dapat menanamkan pendidikan karakter yang 

erat kaitannya dengan moralitas (Gultom et al., 2022). 

 Komunikasi budaya adalah bentuk interaksi yang terjadi antara individu 

dengan latar belakang budaya yang berbeda, di mana masing-masing memiliki 

karakteristik budaya yang telah melekat sejak kecil dan sulit untuk dilepaskan. Nilai-

nilai budaya tersebut sulit dihilangkan karena telah menjadi bagian dari kehidupan 

sehari-hari, digunakan sebagai pedoman untuk bertahan hidup, dan diwariskan secara 

turun-temurun. Komunikasi lintas budaya muncul karena manusia hidup dalam 

lingkungan yang beragam, dengan perbedaan budaya yang tercermin dalam berbagai 

aspek kehidupan seperti kebiasaan sosial, ras, maupun suku. Perbedaan inilah yang 

mendorong terjadinya kolaborasi dan interaksi antar individu dari latar belakang 

budaya yang beragam (Diana et al., 2022). 

 Penelitian-penelitian terdahulu yang membahas tradisi lokal umumnya lebih 

menekankan pada aspek sosial dan estetika, sementara kajian yang secara khusus 

mengupas makna simbolik dalam kerangka komunikasi antar budaya masih tergolong 

terbatas. Oleh karena itu, studi ini menjadi relevan untuk mengisi kekosongan tersebut 



 

 

 

 

 

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di 

Desa Tunggang, Bengkulu 
|   1117 

 

 

 

dengan menitikberatkan pada interaksi simbolik serta pemaknaan budaya dalam 

tradisi yang dikaji. 

 

METODE PENELITIAN  

Pendekatan penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan 

untuk menganalisis dan menggambarkan berbagai kondisi serta situasi berdasarkan 

data yang diperoleh melalui wawancara dan observasi yang berkaitan dengan 

permasalahan yang diteliti. Mengacu pada pendapat Sugiyono (Sugiyono, 2018), 

penelitian kualitatif merupakan suatu metode yang menghasilkan data deskriptif 

berupa kata-kata tertulis maupun lisan dari orang-orang yang diamati. 

Metode deskriptif kualitatif ini bertujuan untuk memberikan gambaran serta 

penjelasan mengenai suatu fenomena, dan dikenal pula sebagai metode naturalistik 

karena dilakukan dalam kondisi alamiah. Penelitian ini menggambarkan bagaimana 

komunikasi budaya pada tradisi Kayah Baarak, dengan lokasi studi di Desa Tunggang, 

Kabupaten Mukomuko, Provinsi Bengkulu. 

Pengumpulan Data 

Teknik dalam pengumpulan data ini menggunakan teknik observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. 

1. Observasi 

 Observasi merupakan metode pengumpulan data yang dilakukan peneliti untuk 

mengamati atau mencatat suatu peristiwa secara langsung. Dalam penelitian ini, 

peneliti menggunakan observasi partisipatif (participant observation) terlibat 

langsung dengan kegiatan sehari-hari orang yang sedang diamati atau yang 

digunakan sebagai sumber data penelitian. Dalam melakukan pengumpulan, 

peneliti sudah terlibat sepenuhnya terhadap apa yang dilakukan sumber data. 

Penelitian ini menggunakan observasi yang melihat dari rangkaian tradisi yang 

dilakukan oleh masyarakat Desa Tunggang, Kecamatan Pondok Suguh, Kabupaten 

Mukomuko (Sugiyono, 2018). 

2. Wawancara 

 Dalam penelitian ini, peneliti mengumpulkan data dengan melakukan 

wawancara langsung dengan masyarakat. Wawancara adalah komunikasi antara 

dua orang, melibatkan seseorang yang ingin memperoleh informasi dari seorang 

lainnya dengan mengajukan pertanyaan-pertanyaan berdasarkan tujuan tertentu 

(Mulyana, 2005). Tahapan yang dilakukan peneliti dalam wawancara guna untuk 

mendapatkan data yang relevan adalah dengan cara menemukan siapa yang akan 

diwawancarai yaitu orang yang memenuhi persyaratan dan berperan dalam 

masyarakat dan bisa bekerja sama untuk kegiatan penelitian, dan mengadakan 

persiapan yang matang untuk pelaksanaan wawancara. 

3. Dokumentasi 

 Dokumentasi adalah catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dokumen ini bisa 

berbentuk tulisan, gambar (foto, gambar hidup, sketsa) atau karya-karya 

monumental dari seseorang untuk pencatatan sumber informasi khusus yang terkait 

dengan tradisi Kayah Baarak. Data ini didapatkan dari dokumentasi merupakan 

data yang valid dan tidak diragukan benarannya. 

 



 

 

 

 

 

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di 

Desa Tunggang, Bengkulu 
|   1118 

 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

1. Pelaksanaan Tradisi Kayah Baarak 

 
Gambar 1. Prosesi Tradisi Kayah Baarak 

Tradisi Kayah Baarak merupakan rangkaian ritual adat dalam prosesi 

pernikahan masyarakat di Desa Tunggang yang mengandung simbol-simbol budaya 

lokal. Prosesi ini mencakup pengarakan mempelai menuju sungai untuk 

melaksanakan ritual penyucian diri sebelum memasuki kehidupan rumah tangga. 

Simbol-simbol yang digunakan seperti jeruk bali berhias, kasia, pakaian adat, 

payung berwarna kuning dan merah, serta musik tradisional, bukan hanya berfungsi 

estetis, tetapi menyampaikan pesan-pesan budaya yang mendalam. Temuan 

menunjukkan bahwa simbol tersebut merupakan bentuk komunikasi nonverbal 

yang diwariskan secara turun-temurun. Simbol jeruk bali misalnya, dimaknai 

sebagai lambang kesuburan dan keberkahan, sedangkan payung adat 

melambangkan perlindungan dan kehormatan bagi mempelai. Penggunaan warna, 

alat musik, serta urutan prosesi merupakan sistem simbolik yang diterima dan 

dimengerti oleh komunitas lokal, sehingga menjadi bentuk komunikasi budaya yang 

efektif antar anggota masyarakat. 

2. Makna Sosial dan Filosofis Simbol Tradisi 

 Makna simbol dalam Kayah Baarak mencerminkan nilai-nilai sosial, spiritual, 

dan filosofis. Secara sosial, prosesi ini memperlihatkan solidaritas masyarakat yang 

tinggi, dengan keterlibatan aktif kelompok ibu-ibu majelis taklim dan kelompok 

dzikir. Kehadiran mereka dalam pengarakan mempelai mencerminkan semangat 

gotong royong dan kebersamaan dalam menjaga warisan budaya. Dari sisi filosofis, 

tradisi ini dimaknai sebagai bentuk transisi dan pembersihan diri secara simbolik, 

yang menandai perpindahan dari fase remaja ke kehidupan dewasa berumah tangga. 

Ritual mandi di sungai tidak hanya membersihkan secara fisik, tetapi juga 

melambangkan kesiapan spiritual untuk memasuki kehidupan baru. Prosesi ini juga 

menjadi sarana ekspresi syukur kepada Tuhan atas keberkahan pernikahan, serta 

permohonan restu untuk kehidupan yang harmoni. 

3. Komunikasi Budaya dan Pelestarian Identitas Lokal 

 Tradisi Kayah Baarak tidak hanya menjadi media komunikasi internal 

masyarakat Desa Tunggang, tetapi juga menjadi bentuk komunikasi antar budaya. 

Dalam pelaksanaannya, tradisi ini menarik perhatian pendatang dan generasi muda 

yang sebelumnya tidak familiar dengan simbol-simbol adat. Hal ini membuka ruang 

dialog budaya yang dapat memperkuat pemahaman lintas budaya dan 



 

 

 

 

 

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di 

Desa Tunggang, Bengkulu 
|   1119 

 

 

 

meminimalkan kesalahpahaman simbolik. Simbolisme yang terkandung dalam 

Kayah Baarak menjadi jembatan dalam mempertahankan identitas lokal di tengah 

arus globalisasi. Temuan lapangan menunjukkan bahwa meskipun terdapat 

pengaruh modernisasi, masyarakat tetap mempertahankan prosesi adat secara 

utuh, bahkan dengan pengorganisasian yang lebih rapi, seperti penggunaan seragam 

tim arak dan pelibatan struktur adat secara formal. 

4. Analisis Teori Etnografi Komunikasi 

 Analisis komunikasi budaya dalam tradisi Kayah Baarak di Desa Tunggang 

dapat dijelaskan melalui teori etnografi komunikasi Dell Hymes dengan kerangka 

speaking. Tradisi ini dilaksanakan pada waktu dan tempat tertentu yang dianggap 

sakral (situation), dengan melibatkan pemuka adat, tokoh agama, pemuda, serta 

masyarakat sebagai pelaku sekaligus partisipan (participants). Tujuan utamanya 

adalah mempererat silaturahmi, melestarikan budaya, dan menyampaikan nilai 

moral serta spiritual kepada generasi muda (ends). Prosesi berlangsung melalui 

tahapan persiapan, doa, ritual, hingga jamuan bersama yang memiliki makna 

komunikasi berbeda-beda (act sequence). Suasana acara berlangsung khidmat 

sekaligus hangat dalam nuansa persaudaraan (key), dengan menggunakan bahasa 

daerah Mukomuko, doa, serta simbol nonverbal seperti pakaian adat dan sesaji 

(instrumentalities). Norma komunikasi diatur melalui tata krama adat, kewajiban 

menjaga sopan santun, serta larangan bersikap tidak hormat (norms). Wacana yang 

muncul berupa doa, pidato adat, dan syair tradisional yang berfungsi menyampaikan 

nasihat, spiritualitas, dan kebersamaan (genre). 

Pembahasan 

Penelitian menunjukkan bahwa tradisi Kayah Baarak masih dilestarikan oleh 

masyarakat Desa Tunggang sebagai bagian penting dari identitas budaya lokal. Tradisi 

ini berfungsi tidak hanya sebagai ritual adat, tetapi juga sebagai media komunikasi 

budaya yang memperkuat solidaritas sosial dan menjaga kesinambungan nilai-nilai 

leluhur. Melalui observasi dan wawancara, ditemukan bahwa komunikasi dalam 

tradisi ini berlangsung secara verbal maupun nonverbal. Komunikasi verbal tampak 

melalui doa, pidato adat, serta syair tradisional yang berisi nasihat dan pesan moral, 

sedangkan komunikasi nonverbal terlihat dalam simbol-simbol budaya seperti pakaian 

adat, sesaji, serta gerakan dalam prosesi. 

 Berdasarkan analisis dengan model speaking Dell Hymes, hasil penelitian 

mengungkap bahwa: (1) situation, tradisi dilakukan pada momen sakral seperti 

hajatan atau acara adat di tempat tertentu, (2) participants, melibatkan pemuka adat, 

tokoh agama, pemuda, dan masyarakat umum, (3) ends, bertujuan mempererat 

silaturahmi, melestarikan budaya, dan menyampaikan nilai moral, (4) act sequence, 

prosesi berlangsung melalui tahapan persiapan, doa, ritual, hingga jamuan, (5) key, 

suasana komunikasi penuh kekhidmatan dan persaudaraan, (6) instrumentalities, 

menggunakan bahasa daerah, doa berbahasa Indonesia, serta simbol adat, (7) norms, 

diatur oleh tata krama adat dan kewajiban menjaga sopan santun, serta (8) genre, 

berupa doa, pidato adat, syair, dan wacana simbolik. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian mengenai tradisi Kayah Baarak di Desa Tunggang, Mukomuko, 

Bengkulu menunjukkan bahwa tradisi ini bukan hanya sebuah ritual adat, tetapi juga 



 

 

 

 

 

Satria et al. 10.60126/maras.v3i3.1206 

 

 

Tradisi Kayah Baarak sebagai Media Komunikasi Budaya: Kajian Etnografi Komunikasi di 

Desa Tunggang, Bengkulu 
|   1120 

 

 

 

merupakan praktik komunikasi budaya yang sarat makna. Melalui analisis etnografi 

komunikasi Dell Hymes dengan model speaking, ditemukan bahwa komunikasi yang 

terjadi mencakup dimensi verbal berupa doa, pidato adat, dan syair tradisional, serta 

dimensi nonverbal berupa simbol-simbol budaya, pakaian adat, dan tata cara prosesi. 

Kedua bentuk komunikasi ini saling melengkapi dalam menyampaikan pesan moral, 

spiritual, dan sosial kepada masyarakat. Tradisi Kayah Baarak terbukti berperan 

penting dalam memperkuat solidaritas sosial, meneguhkan identitas etnik, serta 

menjadi media pewarisan nilai-nilai budaya kepada generasi muda. Dengan demikian, 

dapat disimpulkan bahwa komunikasi budaya yang terwujud dalam tradisi ini tidak 

hanya menjaga keberlangsungan warisan leluhur, tetapi juga menjadi instrumen vital 

dalam memperkokoh kohesi sosial dan pelestarian budaya lokal. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

[1] Chaer, A., dkk. (2004). Sosiolinguistik: Perkenalan awal. Jakarta: Rineka Cipta. 

[2] Gultom, F. D., Syahfitri, D., Sari, W., & Hasibuan, E. A. (2022). Analisis 

kebahasaan tradisi Makkobar sebagai nilai-nilai pendidikan karakter pada 

upacara adat perkawinan masyarakat Batak Angkola. Edukasi Lingua Sastra, 

20(2), 137–152. https://doi.org/10.47637/elsa.v20i2.569 

[3] Hasibuan, E. A. (2020). Algoritma CHAID dalam menganalisis keragaman tenun 

Sipirok sebagai usaha kreatif masyarakat. Jurnal ESTUPRO, 5(2), 7–12. 

[4] Maulida Zakiah, D., Sirait, F. R., & Sari, E. S. (2022). Jurnal teknologi, kesehatan 

dan ilmu sosial. Jurnal Teknologi, Kesehatan dan Ilmu Sosial, 4(2), 328–338. 

[5] Mulyana, D. (2005). Ilmu komunikasi: Suatu pengantar. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

[6] Mulyani. (2020). Praktik penelitian linguistik. Yogyakarta: Deepublish. 

[7] Sugiyono. (2018). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

[8] Ratawidjaya, T. W. (2006). Upacara perkawinan adat Jawa. Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan. 

 
 

https://doi.org/10.47637/elsa.v20i2.569

